El Devenir de los Pueblos Indigenas, Afrodescendiente y la Poblacién Inmigrante

Entender y comprender al otro'

José del Val

El concepto de diversidad cultural es de orden tan general y de uso tan
comun actualmente, que tiende a perderse la necesaria precision de su
significado. La diversidad cultural alude como concepto a una relacion
social, a las formas de articulacion especificas que se dan entre grupos
cuya conciencia de identidad se finca en aspectos de orden cultural, sean
estos los que sean.

Las diferencias que los grupos culturales perciben entre si, pueden estar
referidas a algun aspecto especifico, como podria ser una lengua
diferente o una variable dialectal de la misma lengua, o pueden ser de
orden mas denso y abarcar un conjunto amplio de elementos culturales
diferenciados.

Sin embargo, no son esas diferencias de orden sustantivo las que
explican o justifican los diversos procesos de colaboracion, competencia o
conflicto que se dan entre grupos culturalmente diferenciados.

La diferencia cultural no constituye en si misma un orden de procesos
de caracter general o exclusivo y deberemos buscar siempre en
situaciones concretas, especificas en tiempo, espacio y modalidad, las
determinantes de cada relacion. Por ejemplo, si bien sabemos de la
existencia de los esquimales por los medios de comunicacion, los
mexicanos no establecemos ningun tipo de relacion de colaboracion,
competencia o conflicto con ellos; sin embargo, si por alguna razon
emigrara a México un grupo numeroso de esquimales y entraramos
en situacion de convivencia cotidiana, desarrollariamos situaciones y

' Publicado originalmente en Diversidad cultural y tolerancia, México, Gobierno de la
Ciudad de México, Delegacion Coyoacan, agosto de 2000.



El Devenir de los Pueblos Indigenas, Afrodescendiente y la Poblacién Inmigrante

procesos de colaboracion, competencia y conflicto referidos siempre a
situaciones concretas.

Con esto quiero dejar sentado que no podemos hablar de la diversidad
cultural y de las modalidades de relacidon entre los grupos humanos a
partir de consideraciones generales, sino que siempre, reitero,
deberemos analizarlas en situaciones concretas.

La situacion de conflicto entre grupos diversos, que por lo demas parece
ser la uUnica que es capaz de llamar nuestra atencidon, se puede
desenvolver a partir de hechos muy diversos y los conflictos pueden
justificarse con distintas razones; entre otras, de orden racial, religioso,
de género, linguistico, alimentario, etcétera. En muchos casos el conflicto
puede abarcar varios niveles de confrontacion; sin embargo, el analisis
concreto de cada conflicto es el unico que puede permitimos la
comprension cabal de cada situacion concreta.

Reitero esta cuestion, porque los conflictos aparentemente culturales
pueden ser la forma en que se manifiestan conflictos de otros érdenes de
la realidad.

Las soluciones que hasta la fecha hemos visto a las demandas de los indios
se centran en establecer ciertos principios para el reconocimiento de la
diversidad cultural, en la l6gica de que a un problema cultural le
otorgamos soluciones culturales. Las razones de la explosion india han
guedado disminuidas y acotadas en enganosos reconocimientos de orden
cultural.

Afirmmo, enganosos por varias razones que no es lugar éste, ni hay el
tiempo necesario para razonarlas adecuadamente. No obstante, debo
sefalar que afirmo enganosas, ya que las propuestas conocidas no
parten de un diagnostico preciso de la diversidad de situaciones
especificas de los pueblos indios de México, sino de consideraciones



El Devenir de los Pueblos Indigenas, Afrodescendiente y la Poblacién Inmigrante

abstractas en el orden de las ideas. Y engafnosas, asimismo, ya que
irrumpen tal vez con buena voluntad en un asunto particularmente
delicado y peligroso: legislar sobre la cultura y, peor aun, legislar sobre
una cultura que no es la nuestra.

Si partimos del principio fundamental de que los destinos de una cultura
son un asunto exclusivo de los portadores de la misma, ninguna legislacion
puede ir mas alla del reconocimiento del derecho de cualquier grupo
humano a la practica de su cultura, en tanto esta practica no afecte a
los derechos humanosy a las garantias individuales establecidas.

Ahora bien, qué hacen los portadores con su cultura, es un asunto; la
pueden desarrollar, cambiar, olvidar o pueden incorporar elementos de
otras culturas, sin gque ninguna legislacion lo impida. Es por esta razon que
establecer jurisprudencia en torno a la cultura nunca debe ir mas alla que
a fijar el derecho inalienable a su ejercicio. Ese es el Gnico contenido que
puede tener el reconocimiento al ejercicio de la autonomia cultural.
Establecida ésta como derecho, correspondera a cada grupo autdbnomo
dotarla de contenidos, sin intromisiones legislativas.

Lo curioso es que los pueblos indios de México han garantizado el gjercicio
de su cultura al margen del Estado, y muchas veces en contra de €|,
resistiendo sus embates homogeneizadores. Lo que |os indios demandan
son los instrumentos de todo orden para poder desarrollar su modo de vida
y cultura. Los '"instrumentos juridicos" son y seran absolutamente
irrelevantes sin los recursos que permitan desarrollar la cultura, y la
legislacion es casi innecesaria si los grupos culturalmente diferenciados
cuentan con los recursos suficientes para desarrollar su vida y su cultura.
Podemos entonces poner bajo sospecha los riesgos de culturizar la
explosion de los indios de México y no responder a “las justas causas...”.

Confieso que el término *“tolerancia” me disgusta, no soélo por su
insuficiencia sino por los peligros que encierra para el sano ejercicio de la
diversidad cultural. El diccionario nos dice que la tolerancia es:



El Devenir de los Pueblos Indigenas, Afrodescendiente y la Poblacién Inmigrante

condescendencia, benevolencia, llevar con paciencia, disimular lo que no
es licito, aceptar lo que me repugna.? Es decir, que se tolera lo que no esta
bien, tolera al que no es como yo soy y en consecuencia se tolera la
diferencia. La accion de tolerar misma implica un principio de
subordinacion de lo que yo tolero: me pongo por encima de lo repugnante
y lo tolero, me pongo por encima de lo que esta bien y lo que no esta bien,
y lo tolero.

Entonces, sin reconocer e intentar comprender al otro soy tan magnanimo
que lo tolero; en ultima instancia porque estoy encima de él. No requiere
demasiada discusion ubicar la tolerancia como uno de los fundamentos
del paternalismo.

Podemos también aqui poner bajo sospecha los grandes riesgos que
implicaria una legislacion fundada en la tolerancia como principio de
relacion cultural.

Ahora bien, el concepto de tolerancia es una de las grandes lineas de la
cultura occidental, se le considera una de nuestras reservas morales
fundamentales, y segun Norberto Bobbio, "es el unico principio moral
gue se puede considerar verdaderamente laico".?

Ha sido un principio activo que probablemente es responsable de
muchos de los graves conflictos de la relacion entre pueblos diferentes
en el mundo, un principio que nos quita el esfuerzo de respetar lo
diferente, de aceptar lo que no comprendemos, de conformamos con
tolerarlo.

La tolerancia puede ser una forma de no reconocimiento del otro, una
subliminal negacion de la diferencia, un mecanismo sutil de subordinar
al otro, Util en la medida que permite la relacion con el otro desde una

2 Maria Moliner, Diccionario de uso del espariol, Madrid, Gredos, 1997.
3 Norberto Bobbio, Discurso sobre la tolerancia, Madrid, Anagrama, 1998.



El Devenir de los Pueblos Indigenas, Afrodescendiente y la Poblacién Inmigrante

posicion subordinante sin el menor compromiso de comprension y
respeto cultural.

Un tercer y dltimo aspecto al cual quisiera referirme, y que sin duda se
ubica en la base de los dos anteriores, es la aseveracion irrefutable de
que todos los seres humanos son iguales: sin duda, en este principio se
funda todo el edificio filosofico, antropoldgico y politico de la cultura
occidental.

De que todos los seres humanos nacidos en el planeta pertenecemos
a la especie homo sapiens sapiens no puede dudarse; lo que a mi juicio
merece una reflexion mMas cuidadosa es del significado y consecuencias
de esta verdad.

Indudablemente, somos todos, mujeres y hombres, iguales en nuestra
condicion de especie bioldgica; como todos los tigres son tigres y todos
los ficus son ficus. No obstante, el hecho unico y singular que nos
caracteriza como especie entre todas las especies vivientes es el caracter
social de nuestra conformacion.

Adquirimos nuestra posibilidad de supervivencia en el seno de una
cultura especifica, somos seres individuales, con un nombre, una familia,
un sistema de relaciones y creencias. Lo caracteristico entre nosotros es
gue nos construimos desde la diferencia y alcanzamos nuestra condicion
humana en el proceso de individuacion, y en este hecho uUnico y singular
se fundamentan los modelos de relacion y sociabilidad general de
nuestras culturas.

Entonces, a la igualdad genérica abstracta de nuestra naturaleza se le
superpone la diferenciacion concreta y radical de la cultura, y eso
significa, ni mas ni menos que entre nosotros la igualdad trascendente no
esta determinada por la biologia, sino que es simplemente una posibilidad
de la cultura. Es decir, que la igualdad de los hombres y las mujeres no
deviene de nuestra naturaleza, sino que debe cristalizarse si se quiere



El Devenir de los Pueblos Indigenas, Afrodescendiente y la Poblacién Inmigrante

y se puede como una construccion social voluntaria.

La historia del planeta en las ultimas centurias, muestra con toda
crueldad como aun a pesar de que todas las culturas y las religiones
asientan como principio fundamental la igualdad del género humano,
Nno hacemos mas que construir la desigualdad como nuestra condicion
cotidiana: pareceria ser que una de las tragedias que acompana a la
especie humana es la construccion de la desigualdad como la condicidon
necesaria de nuestra existencia y el desarrollo.

Aceptar con sencillez que todos los seres son diferentes y que la igualdad
solo es posible, como voluntad compartida, seria tal vez un mejor
camino para empezar a entender los fendmenos de la diversidad cultural.
No solo entender las determinaciones de la diversidad cultural, sino iniciar
caminos nuevos en las relaciones sociales que, dejando a un lado el
paternalismmo de la tolerancia como sistema de relacion con el otro,
acepte y respete la diferencia como valor social en si misma. De lo
contrario, seguiremos en los proximos anos escribiendo tratados sobre
la tolerancia, mientras nos ejercitamos en la construccion de vigjas y
nuevas desigualdades.

Al igual que muchos, tengo muchas mas preguntas que repuestas a
estos asuntos cruciales de las relaciones humanas. No obstante, creo que
un principio fundamental, un elemento clave, es poner en duda si
realmente hemos comprendido al otro.

Esta mania de suponer que comprendemos al otro es uno de los vicios
antropoldégicos mas comunes. Los estudiantes que acuden a la escuela
de antropologia asumen que en el transcurso de sus carreras van a
adquirir los instrumentos conceptuales, metodoldgicos y tedricos para
entender, comprender y explicar al otro.

Yo dudo de este proyecto; el otro es incognoscible. La otredad es un
hecho radical y no cede a los esfuerzos que podamos hacer para



El Devenir de los Pueblos Indigenas, Afrodescendiente y la Poblacién Inmigrante

comprenderla cabalmente. Es precisamente esta radical
incognoscibilidad del otro lo que nos Mmotiva, o nos debe motivar a ir hacia

él.

Aceptar este hecho nos permite evadir el peligro de la "bizarrizacion"
de la diferencia, entendiendo por esto el mecanismo por el cual decimos
que estudiamos y entendemos al otro.

El investigador acude a un lugar determinado y frente a los diferentes
instala un espejo de si mismo, empieza a anotar en su libreta todos
aquellos reflejos que no son él mismo; el otro se empieza a configurar
como todo lo que el observador no es, y todas las diferencias sumadas
constituyen, supuestamente, al otro. El intentar conocer al otro debe
implicar una disposicion filosofica y cientifica, digamos mas modesta, en
la cual partimos del principio de que el conocimiento parcial del otro es
posible como el resultado de una relacion social en la que ambas partes
participan y comprenden simultaneamente.

Un ejemplo reciente fueron los "Acuerdos de San Andrés Larrainzar", a los
que yo llamo los "Desacuerdos de Larrainzar", porqgue en San Andrés
no hubo acuerdos de ninguna naturaleza. Lo que salido de San Andrés
es el resultado del ejercicio de la tolerancia por parte del gobierno de
México a lo que no comprende, una aceptacion tolerante de lo que no se
quiere comprender.

La delegacion gubernamental se conformo con que las exigencias del otro
no le afectaran en lo mas minimo, se buscaron formulaciones que no
cambiaran un apice el orden juridico vigente. Se le otorgarian a los
pueblos indios algunos espacios en el orden cultural para ejercer su
diferencia sin respetarla, simple y sencillamente como ejercicio
magnanimo de la tolerancia, que, por lo demas, fue desmentida poco
después por el Ejecutivo Federal.

Volviendo al principio, se percibe en este ejemplo como el asunto de la



El Devenir de los Pueblos Indigenas, Afrodescendiente y la Poblacién Inmigrante

diferencia se centra en la relacion entre los diferentes y no en los
contenidos de las diferencias: es en la voluntad de construir un dialogo,
es en el gjercicio del amor y la pasion por comprender al otro, en donde
se define el espacio para construir la igualdad; y si hay respuesta
equivalente de amor y pasion por comprendernos, la igualdad es posible,
no como la erradicacion o la tolerancia con la diferencia, sino como el
gjercicio del respeto por lo que del otro no comprendo y no juzgo.

El pensamiento neoliberal quisiera imponer al mundo entero el olvido
o0 la negacion de la historia. Cree que una sociedad puede ser o dejar de
ser lo que su proceso histérico le ha permitido, por la sola voluntad de
algunos iluminados. Para ellos, las determinaciones historicas no son mas
que el resultado de concepciones ideoldgicas facilmente extirpables e
intentan practicar dia a dia, de manera beligerante y soberbia, un
legrado histdrico a nuestras naciones. Desaparecer la historia va dirigido
directamente a desaparecer las historias nacionales para fundir a la
humanidad entera en un solo proceso y proyecto: lo que quieren decir
cuando hablan del fin de la historia, es el fin de las historias nacionales.

No podemos juzgar la globalizacion contemporanea en abstracto y
debemos analizar con cuidado y rigor el sinnumero de determinacionesy
situaciones que ésta crea; sin embargo, no debemos olvidar que el
mundo actual, el mundo de las naciones, se construyd mediante
violencias semejantes como necesidad de anteriores globalizaciones.

Muchas de las actuales naciones son el resultado de la imposicion a
sangre y fuego de un grupo de mercaderes guerreros que agruparon
pueblos, culturas y procesos diversos en unidades nacionales bajo la égida
de Estados nacionales, y que intentaron homogeneizar a los pueblos
gue quedaron dentro de sus fronteras compulsiva y sistematicamente.

¢Qué significado puede tener para los pueblos mayas de México vivir
en "la patria de los aztecas"? Bajo la bandera con el simbolo fundador de
los aztecas, nuestras escuadras deportivas son conocidas como aztecas,



El Devenir de los Pueblos Indigenas, Afrodescendiente y la Poblacién Inmigrante

la maxima condecoracion que da nuestro pais es el Aguila Azteca,
etcétera, etcétera. El resultado es un pais borracho de aztequismos, que
ha logrado imponérnoslo como identidad nacional unitaria y que hoy
vivimos como entranable y necesaria.

La conformacion de los mercados en los siglos pasados obligé a la
construccion de las naciones, ese mismo proceso obliga hoya Ila
destruccion de las mismas, este transito complejo y azaroso sobre el
cual no hemos reflexionado suficientemente y que hasta la fecha
asumimos conceptual y practicamente de manera defensiva sin tener
tampoco claridad de las alternativas que se abren frente a nosotros.

De cualquier manera, y simultaneamente a la defensa de lo nacional,
vamos asumiendo lentamente los valores de lo que hoy denominamos
ciudadania, que es percibida como ciudadania universal y que se funda
en un conjunto de valores que se generalizan hoy en el mundo, entre
los cuales podemos destacar: los derechos humanos, la democracia, la
diversidad cultural y la defensa del medio ambiente.

Debemos subrayar que la justicia social no aparece como valor sefnalado
en el mundo contemporaneo, tal vez por la vana creencia de que la
justicia es el resultado de la liberalizacion de los mercados y no es un
valor en si mismo, deseable y por el cual hay que trabajar intensamente.
Al desaparecer lo nacional como el ambito privilegiado de las relaciones
humanas, desaparece la igualdad como proyecto historico particular de
un pueblo.

Probablemente, lo adecuado hoy es la lucha por incorporar la justicia
como principio rector de la ciudadania universal mas que defender, sin
demasiadas esperanzas de triunfo, la idea de nacidn que nos guiod los
dltimos cien anos.

Tal vez, la falta de eficacia y perplejidad que se le imputan a las



El Devenir de los Pueblos Indigenas, Afrodescendiente y la Poblacién Inmigrante

ciencias sociales en general deriva del extraho fendmeno que implico
vincular las construcciones cientificas al destino de un régimen en
particular: me refiero a encadenar el pensamiento marxista y sus aportes
irrefutables al destino tragico de la Union Soviética. Al desmoronarse la
Union Soviética y derribarse el muro de Berlin, parece que el
pensamiento social contemporaneo quedd bajo los escombros. Los
neoliberales impulsaron enérgicamente esta perversion de la reflexion
historico social, exigiendo publicas y patéticas abjuraciones y se han
paseado alegremente por el mundo burldandose de unas ciencias
sociales en estado de perplejidad estructural.

Frente a eso, es tiempo ya de limpiar los poderosos instrumentos de
comprension y transformacion del mundo que las ciencias sociales y el
marxismo nos legaron, para empezar a comprender y dar respuestas y
alternativas a las grandes preguntas y retos del mundo contemporaneo.

10



