
El Devenir de los Pueblos Indígenas, Afrodescendiente y la Población Inmigrante  

1 

E ntende r y c om pre nd er al otro 1 

José d el V a l 

 

 

El  concepto  de  diversidad  cultural  es  de  orden  tan  general  y de  uso  tan  

común  actualmente,  que  tiende  a  perderse  la  necesaria  precisión  de  su  

significado.  La  diversidad  cultural  alude  como  concepto  a  una  relación  

social,  a  las  formas  de  articulación  específicas  que  se  dan  entre  grupos  

cuya  conciencia  de  identidad  se  finca  en  aspectos  de  orden  cultural,  sean  

estos  los  que  sean.  

 

Las  diferencias  que  los  grupos  culturales  perciben  entre  sí,  pueden  estar 

referidas  a  algún  aspecto  específico,  como  podría  ser  una  lengua  

diferente  o  una  variable  dialectal  de  la  misma  lengua,  o  pueden  ser  de  

orden  más  denso  y abarcar  un  conjunto  amplio  de  elementos  culturales  

diferenciados.  

 

Sin  embargo,  no  son  esas  diferencias  de  orden  sustantivo  las  que  

explican  o  justifican  los  diversos  procesos  de  colaboración,  competencia o 

conflicto que  se  dan  entre  grupos  culturalmente  diferenciados.  

 

La  diferencia  cultural  no  constituye  en  sí  misma  un  orden  de  procesos  

de  carácter  general  o  exclusivo  y deberemos  buscar  siempre  en  

situaciones  concretas,  específicas  en  tiempo,  espacio  y modalidad,  las  

determinantes  de  cada  relación.  Por  ejemplo,  si  bien  sabemos  de  la  

existencia  de  los  esquimales  por  los  medios  de  comunicación,  los  

mexicanos  no  establecemos  ningún  tipo  de  relación  de  colaboración,  

competencia  o  conflicto  con  ellos;  sin  embargo,  si  por  alguna  razón  

emigrara  a  México  un  grupo  numeroso  de  esquimales  y entráramos  

en  situación  de  convivencia  cotidiana,  desarrollaríamos  situaciones  y 

 
1 Publicado  originalmente  en Diversidad  cultural  y tolerancia , México,  Gobierno  de  la  

Ciudad  de  México, Delegación  Coyoacán,  agosto de  2000.  



El Devenir de los Pueblos Indígenas, Afrodescendiente y la Población Inmigrante  

2 

procesos  de  colaboración,  competencia  y conflicto  referidos  siempre  a  

situaciones  concretas.  

 

Con  esto  quiero  dejar  sentado  que  no  podemos  hablar  de  la  diversidad  

cultural  y de  las  modalidades  de  relación  entre  los  grupos  humanos  a  

partir  de  consideraciones  generales,  sino  que  siempre,  reitero,  

deberemos  analizarlas  en  situaciones  concretas.  

 

La  situación  de  conflicto  entre  grupos  diversos,  que  por  lo  demás  parece  

ser  la  única  que  es  capaz  de  llamar  nuestra  atención,  se  puede  

desenvolver  a  partir  de  hechos  muy  diversos  y los  conflictos  pueden  

justificarse  con  distintas  razones;  entre  otras,  de  orden  racial,  religioso,  

de  género,  lingüístico,  alimentario,  etcétera.  En  muchos  casos  el  conflicto  

puede  abarcar  varios  niveles  de  confrontación;  sin  embargo,  el  análisis  

concreto  de  cada  conflicto  es  el  único  que  puede  permitimos  la  

comprensión  cabal  de  cada  situación  concreta.  

 

Reitero  esta  cuestión,  porque  los  conflictos  aparentemente  culturales  

pueden ser  la  forma  en  que  se  manifiestan  conflictos  de  otros  órdenes  de 

la realidad.  

 

Las  soluciones  que  hasta  la  fecha  hemos  visto  a  las  demandas  de  los  indios  

se  centran  en  establecer  ciertos  principios  para  el  reconocimiento  de  la  

diversidad  cultural,  en  la  lógica  de  que  a  un  problema  cultural  le  

otorgamos  soluciones  culturales.  Las  razones  de  la  explosión  india  han  

quedado  disminuidas  y acotadas  en  engañosos  reconocimientos  de  orden  

cultural.  

 

Afirmo,  engañosos  por  varias  razones  que  no  es  lugar  éste,  ni  hay  el  

tiempo  necesario  para  razonarlas  adecuadamente.  No  obstante,  debo  

señalar  que  afirmo  engañosas,  ya  que  las  propuestas  conocidas  no  

parten  de  un  diagnóstico  preciso  de  la  diversidad  de  situaciones  

específicas  de  los  pueblos  indios  de  México,  sino  de  consideraciones  



El Devenir de los Pueblos Indígenas, Afrodescendiente y la Población Inmigrante  

3 

abstractas  en  el  orden  de  las  ideas.  Y  engañosas,  asimismo,  ya  que  

irrumpen  tal  vez  con  buena  voluntad  en  un  asunto  particularmente  

delicado  y peligroso:  legislar  sobre  la  cultura  y, peor  aún,  legislar  sobre  

una  cultura  que  no  es  la  nuestra.  

 

Si  partimos  del  principio  fundamental  de  que  los  destinos  de  una  cultura  

son  un  asunto  exclusivo  de  los  portadores  de  la  misma,  ninguna  legislación  

puede  ir  más  allá  del  reconocimiento  del  derecho  de  cualquier  grupo  

humano  a  la  práctica  de  su  cultura,  en  tanto  esta  práctica  no  afecte  a  

los  derechos humanos  y a las  garantías  individuales  establecidas.  

 

Ahora bien, qué hacen los portadores con su cultura, es un asunto; la 

pueden desarrollar, cambiar, olvidar o pueden incorporar elementos de 

otras culturas, sin que ninguna legislación lo impida. Es por esta razón que 

establecer jurisprudencia en torno a la  cultura nunca debe ir más allá que 

a fijar el derecho inalienable a su ejercicio. Ése es el único contenido que 

puede tener el reconocimiento al ejercicio de la autonomía cultural. 

Establecida ésta como derecho, corresponderá a cada grupo autónomo 

dotarla  de contenidos, sin intromisiones legislativas.  

 

Lo curioso es que los pueblos indios de México han garantizado el ejercicio 

de su cultura al margen del Estado, y muchas veces en contra de él, 

resistiendo sus embates homogeneizadores. Lo que los indios demandan 

son los instrumentos de todo orden para pod er desarrollar su modo de vida 

y cultura. Los "instrumentos jurídicos" son y serán absolutamente 

irrelevantes sin los recursos que permitan desarrollar la cultura, y la 

legislación es casi innecesaria si los grupos culturalmente diferenciados 

cuentan con l os recursos suficientes para desarrollar su vida y su cultura. 

Podemos entonces poner bajo sospecha los riesgos de culturizar la 

explosión de los indios de México y no responder a “las justas causas...”.  

 

Confieso que el término “tolerancia” me disgusta, no sólo por su 

insuficiencia sino por los peligros que encierra para el sano ejercicio de la 

diversidad cultural. El diccionario nos dice que la tolerancia es: 



El Devenir de los Pueblos Indígenas, Afrodescendiente y la Población Inmigrante  

4  

condescendencia, benevolencia, llevar con paciencia, disimular lo que no 

es lícito, aceptar lo que me repugna. 2 Es decir, que se tolera lo que no está 

bien, tolera al que no es como yo soy y en consecuencia se tolera la 

diferencia. La acción de tolerar misma implica un principio de 

subordinación de lo que yo tolero: me pongo por encima de lo repugnante 

y lo tolero,  me pongo por encima de lo que está bien y lo que no está bien, 

y lo tolero.  

 

Entonces, sin reconocer e intentar comprender al otro soy tan magnánimo 

que lo tolero; en última instancia porque estoy encima de él. No requiere 

demasiada discusión ubicar la tolerancia como uno de los fundamentos 

del paternalismo.  

 

Podemos también aquí poner bajo sospecha los grandes riesgos que 

implicaría una legislación fundada en la tolerancia como principio de 

relación cultural.  

 

Ahora bien, el concepto de tolerancia es una de las grandes líneas de la 

cultura occidental, se le considera una de nuestras reservas morales 

fundamentales, y según  Norberto  Bobbio,  "es  el  único  principio  moral  

que  se  puede  considerar  verdaderamente  laico". 3 

 

Ha  sido  un  principio  activo  que  probablemente  es  responsable  de  

muchos  de  los  graves  conflictos  de  la  relación  entre  pueblos  diferentes  

en  el  mundo,  un  principio  que  nos  quita  el  esfuerzo  de  respetar  lo 

diferente, de aceptar lo que no  comprendemos,  de  conformamos  con  

tolerarlo.  

 

La  tolerancia  puede  ser  una  forma  de  no  reconocimiento  del  otro,  una  

subliminal  negación  de  la  diferencia,  un  mecanismo  sutil  de  subordinar  

al  otro,  útil  en  la  medida  que  permite  la  relación  con  el  otro  desde  una  

 
2 María Moliner, Diccionario de uso del español , Madrid, Gredos, 1997.  
3 Norberto  Bobbio, Discurso  sobre la tolerancia , Madrid,  Anagrama,  1998.  



El Devenir de los Pueblos Indígenas, Afrodescendiente y la Población Inmigrante  

5 

posición  subordinante  sin  el  menor  compromiso  de  comprensión  y 

respeto  cultural.  

 

Un  tercer  y último  aspecto  al  cual  quisiera  referirme,  y  que  sin  duda  se  

ubica  en  la  base  de  los  dos  anteriores,  es  la  aseveración  irrefutable  de  

que  todos  los  seres  humanos  son  iguales:  sin  duda,  en  este  principio  se  

funda  todo  el  edificio  filosófico,  antropológico  y político  de  la  cultura  

occidental.  

 

De  que  todos  los  seres  humanos  nacidos  en  el  planeta  pertenecemos  

a  la  especie  homo  sapiens  sapiens  no  puede  dudarse;  lo  que  a  mi  juicio  

merece  una  reflexión  más  cuidadosa  es  del  significado  y consecuencias  

de  esta  verdad.  

 

Indudablemente,  somos  todos,  mujeres  y hombres,  iguales  en  nuestra  

condición  de  especie  biológica;  como  todos  los  tigres  son  tigres  y todos  

los  ficus  son  ficus.  No  obstante,  el  hecho  único  y singular  que  nos  

caracteriza  como  especie  entre  todas  las  especies  vivientes  es  el  carácter  

social  de  nuestra  conformación.  

 

Adquirimos  nuestra  posibilidad  de  supervivencia  en  el  seno  de  una  

cultura  específica,  somos  seres  individuales,  con  un  nombre,  una  familia,  

un  sistema de  relaciones  y  creencias.  Lo  característico  entre  nosotros  es  

que  nos  construimos  desde  la  diferencia  y alcanzamos  nuestra  condición  

humana  en  el proceso  de  individuación,  y en  este  hecho  único  y singular  

se  fundamentan  los  modelos  de  relación  y sociabilidad  general de 

nuestras culturas.  

 

Entonces,  a  la  igualdad  genérica  abstracta  de  nuestra  naturaleza  se  le  

superpone  la  diferenciación  concreta  y radical  de  la  cultura,  y eso  

significa,  ni  más  ni  menos  que  entre  nosotros  la  igualdad  trascendente no 

está determinada  por  la  biología,  sino  que  es  simplemente  una  posibilidad  

de  la  cultura.  Es  decir,  que  la  igualdad  de  los  hombres  y las  mujeres  no  

deviene  de  nuestra  naturaleza,  sino  que  debe  cristalizarse  si  se  quiere  



El Devenir de los Pueblos Indígenas, Afrodescendiente y la Población Inmigrante  

6 

y se  puede  como  una  construcción  social  voluntaria.  

 

La  historia  del  planeta  en  las  últimas  centurias,  muestra  con  toda  

crueldad  cómo  aún  a  pesar  de  que  todas  las  culturas  y las  religiones  

asientan  como  principio  fundamental  la  igualdad  del  género  humano,  

no  hacemos  más  que  construir  la  desigualdad  como  nuestra  condición  

cotidiana:  parecería  ser  que  una  de  las  tragedias  que  acompaña  a  la  

especie  humana  es  la  construcción  de  la  desigualdad  como  la  condición  

necesaria  de  nuestra  existencia  y el  desarrollo.  

 

Aceptar  con  sencillez  que  todos  los  seres  son  diferentes  y que  la  igualdad  

sólo  es  posible,  como  voluntad  compartida,  sería  tal  vez  un  mejor  

camino  para  empezar  a  entender  los  fenómenos  de  la  diversidad  cultural.  

No  sólo  entender  las  determinaciones  de  la  diversidad  cultural,  sino iniciar 

caminos  nuevos en las  relaciones  sociales  que,  dejando  a  un  lado  el  

paternalismo  de  la  tolerancia  como  sistema  de  relación  con  el  otro,  

acepte  y respete  la  diferencia  como  valor  social  en  sí  misma.  De  lo  

contrario,  seguiremos  en  los  próximos  años  escribiendo  tratados  sobre  

la  tolerancia,  mientras  nos  ejercitamos  en  la  construcción  de  viejas  y 

nuevas  desigualdades.  

 

Al  igual  que  muchos,  tengo  muchas  más  preguntas  que  repuestas  a  

estos  asuntos  cruciales  de  las  relaciones  humanas.  No  obstante,  creo  que  

un  principio  fundamental,  un  elemento  clave,  es  poner  en  duda  si  

realmente  hemos  comprendido  al  otro.  

 

Esta  manía  de  suponer  que  comprendemos  al  otro  es  uno  de  los  vicios  

antropológicos  más  comunes.  Los  estudiantes  que  acuden  a  la  escuela  

de  antropología  asumen  que  en  el  transcurso  de  sus  carreras  van  a  

adquirir  los  instrumentos  conceptuales,  metodológicos  y teóricos  para  

entender,  comprender y explicar al otro.  

 

Yo  dudo  de  este  proyecto;  el  otro  es  incognoscible.  La  otredad  es  un  

hecho  radical  y no  cede  a los  esfuerzos  que  podamos  hacer  para  



El Devenir de los Pueblos Indígenas, Afrodescendiente y la Población Inmigrante  

7 

comprenderla  cabalmente.  Es  precisamente  esta  radical  

incognoscibilidad  del  otro  lo  que  nos  motiva,  o nos  debe  motivar  a ir  hacia  

él.  

 

Aceptar  este  hecho  nos  permite  evadir  el  peligro  de  la  "bizarrización"  

de  la  diferencia,  entendiendo  por  esto  el  mecanismo  por  el  cual  decimos  

que  estudiamos  y entendemos  al  otro.  

 

El  investigador  acude  a  un  lugar  determinado  y frente  a  los  diferentes  

instala  un espejo  de  sí  mismo,  empieza  a  anotar  en  su  libreta  todos  

aquellos  reflejos  que  no  son  él  mismo;  el  otro  se  empieza  a  configurar  

como  todo  lo  que  el  observador  no  es,  y todas  las  diferencias  sumadas  

constituyen,  supuestamente,  al  otro.  El  intentar  conocer  al  otro  debe  

implicar  una  disposición  filosófica  y científica,  digamos  más  modesta,  en  

la  cual  partimos  del  principio  de  que  el  conocimiento  parcial  del  otro  es  

posible  como  el  resultado  de  una  relación  social  en  la  que  ambas  partes  

participan  y comprenden  simultáneamente.  

 

Un  ejemplo  reciente  fueron  los  "Acuerdos  de  San  Andrés  Larráinzar",  a  los  

que  yo  llamo  los  "Desacuerdos  de  Larráinzar",  porque  en  San  Andrés  

no  hubo  acuerdos  de  ninguna  naturaleza.  Lo  que  salió  de  San  Andrés  

es  el  resultado  del  ejercicio  de  la  tolerancia  por  parte  del  gobierno  de  

México  a  lo  que  no  comprende,  una  aceptación  tolerante  de  lo  que  no  se  

quiere  comprender.  

 

La  delegación  gubernamental  se  conformó  con  que  las  exigencias  del  otro  

no  le  afectaran  en  lo  más  mínimo,  se  buscaron  formulaciones  que  no  

cambiaran  un  ápice  el  orden  jurídico  vigente.  Se  le  otorgarían  a  los  

pueblos  indios  algunos  espacios  en  el  orden  cultural  para  ejercer  su  

diferencia  sin  respetarla,  simple  y  sencillamente  como  ejercicio  

magnánimo  de  la  tolerancia,  que,  por  lo  demás,  fue  desmentida  poco  

después  por  el  Ejecutivo  Federal.  

 

Volviendo  al  principio,  se  percibe  en  este  ejemplo  cómo  el  asunto  de  la  



El Devenir de los Pueblos Indígenas, Afrodescendiente y la Población Inmigrante  

8  

diferencia  se  centra  en  la  relación  entre  los  diferentes  y  no  en  los  

contenidos  de  las  diferencias:  es  en  la  voluntad  de  construir  un  diálogo,  

es  en  el  ejercicio  del  amor  y la  pasión  por  comprender  al  otro,  en  donde  

se  define  el  espacio  para  construir  la  igualdad;  y si  hay  respuesta  

equivalente  de  amor  y pasión  por  comprendernos,  la  igualdad  es  posible,  

no  como  la  erradicación  o  la  tolerancia  con  la  diferencia,  sino  como  el  

ejercicio  del  respeto  por  lo  que  del  otro  no  comprendo  y no  juzgo.  

 

El  pensamiento  neoliberal  quisiera  imponer  al  mundo  entero  el  olvido  

o  la  negación  de  la  historia.  Cree  que  una  sociedad  puede  ser  o  dejar  de  

ser  lo  que  su  proceso  histórico  le  ha  permitido,  por  la  sola  voluntad  de  

algunos  iluminados.  Para  ellos,  las  determinaciones  históricas  no  son  más  

que  el  resultado  de  concepciones  ideológicas  fácilmente  extirpables  e  

intentan  practicar  día  a  día,  de  manera  beligerante  y soberbia,  un  

legrado  histórico  a  nuestras  naciones.  Desaparecer  la  historia  va  dirigido  

directamente  a  desaparecer  las  historias  nacionales  para  fundir  a  la  

humanidad  entera  en  un  solo  proceso  y proyecto:  lo  que  quieren  decir  

cuando  hablan  del  fin  de  la  historia,  es  el  fin  de  las  historias  nacionales.  

 

No  podemos  juzgar  la  globalización  contemporánea  en  abstracto  y 

debemos  analizar  con  cuidado  y rigor  el  sinnúmero  de  determinaciones  y 

situaciones  que  ésta  crea;  sin  embargo,  no  debemos  olvidar  que  el  

mundo  actual,  el  mundo  de  las  naciones,  se  construyó  mediante  

violencias  semejantes  como  necesidad  de  anteriores  globalizaciones.  

 

Muchas  de  las  actuales  naciones  son  el  resultado  de  la  imposición  a  

sangre  y fuego  de  un  grupo  de  mercaderes  guerreros  que  agruparon  

pueblos,  culturas  y procesos  diversos  en  unidades  nacionales bajo la égida 

de Estados nacionales,  y que  intentaron  homogeneizar  a  los  pueblos  

que  quedaron  dentro  de  sus  fronteras  compulsiva  y sistemáticamente.  

 

¿Qué  significado  puede  tener  para  los  pueblos  mayas  de  México  vivir  

en  "la  patria  de  los  aztecas"?  Bajo  la  bandera  con  el  símbolo  fundador  de  

los  aztecas,  nuestras  escuadras  deportivas  son  conocidas  como  aztecas,  



El Devenir de los Pueblos Indígenas, Afrodescendiente y la Población Inmigrante  

9 

la  máxima  condecoración  que  da  nuestro  país  es  el  Águila  Azteca,  

etcétera,  etcétera.  El  resultado  es  un  país  borracho  de  aztequismos,  que  

ha  logrado  imponérnoslo  como  identidad  nacional  unitaria  y que  hoy  

vivimos  como  entrañable  y necesaria.  

 

La  conformación  de  los  mercados  en  los  siglos  pasados  obligó  a  la 

construcción  de  las  naciones,  ese  mismo  proceso  obliga  hoya  la  

destrucción  de  las  mismas;  este  tránsito  complejo  y azaroso  sobre  el  

cual  no  hemos  reflexionado  suficientemente  y que  hasta  la  fecha  

asumimos  conceptual  y prácticamente  de  manera  defensiva  sin  tener  

tampoco  claridad  de  las  alternativas  que  se  abren  frente  a nosotros.  

 

De  cualquier  manera,  y  simultáneamente  a  la  defensa  de  lo  nacional,  

vamos  asumiendo  lentamente  los  valores  de  lo  que hoy denominamos  

ciudadanía,  que  es  percibida  como  ciudadanía  universal  y que  se  funda  

en  un  conjunto  de  valores  que  se  generalizan  hoy  en  el  mundo,  entre  

los  cuales  podemos  destacar:  los  derechos  humanos,  la  democracia,  la  

diversidad  cultural  y la  defensa  del  medio  ambiente.  

 

Debemos  subrayar  que  la  justicia  social  no  aparece  como  valor  señalado  

en  el  mundo  contemporáneo,  tal  vez  por  la  vana  creencia  de  que  la  

justicia  es  el  resultado  de  la  liberalización  de  los  mercados  y no  es  un  

valor  en  sí  mismo,  deseable  y por  el  cual  hay  que  trabajar  intensamente.  

Al  desaparecer  lo  nacional  como  el  ámbito  privilegiado  de  las  relaciones  

humanas,  desaparece  la  igualdad  como  proyecto  histórico  particular  de  

un  pueblo.  

 

Probablemente,  lo  adecuado  hoy  es  la  lucha  por  incorporar  la  justicia  

como  principio  rector  de  la  ciudadanía  universal  más  que  defender,  sin  

demasiadas  esperanzas  de  triunfo,  la  idea  de  nación  que  nos  guió  los  

últimos  cien  años.  

 

Tal  vez,  la  falta  de  eficacia  y perplejidad  que  se  le  imputan  a  las  



El Devenir de los Pueblos Indígenas, Afrodescendiente y la Población Inmigrante  

10 

ciencias  sociales  en  general  deriva  del  extraño  fenómeno  que  implicó  

vincular  las  construcciones  científicas  al  destino  de  un  régimen  en  

particular:  me  refiero  a  encadenar  el  pensamiento  marxista  y sus  aportes  

irrefutables  al  destino  trágico  de  la  Unión  Soviética.  Al  desmoronarse  la  

Unión  Soviética  y derribarse  el  muro  de  Berlín,  parece  que  el  

pensamiento  social  contemporáneo  quedó  bajo  los  escombros.  Los  

neoliberales  impulsaron  enérgicamente  esta  perversión  de  la  reflexión  

histórico  social,  exigiendo  públicas  y patéticas  abjuraciones  y se  han  

paseado  alegremente  por  el  mundo  burlándose  de  unas  ciencias  

sociales  en  estado  de  perplejidad  estructural.  

 

Frente  a  eso,  es  tiempo  ya  de  limpiar  los  poderosos  instrumentos  de  

comprensión y transformación del mundo que las ciencias sociales y el 

marxismo  nos  legaron,  para  empezar  a comprender  y dar  respuestas  y 

alternativas  a las  grandes  preguntas  y retos  del  mundo  contemporáneo.  


